
DESDE LA SEDE PRIMADA DE LOS ESTADOS UNIDOS

En Caridad y Verdad
Hacia una Cultura Política Renovada

Por el Arzobispo William E. Lori





DESDE LA SEDE PRIMADA DE LOS ESTADOS UNIDOS

En Caridad y Verdad
Hacia una Cultura Política Renovada

Por el Arzobispo William E. Lori





5

Tabla de contenido
Introducción: Un momento de gracia y responsabilidad 6

La atmósfera cultural que respiramos 7

Un momento para la renovación, no para la nostalgia 8 

El llamado a la sinodalidad 9

Un nuevo tipo de política 12

Unidad 13

Recuperando una cultura del encuentro 15

El papel de la virtud en la vida pública 16

Prudencia: Ver con claridad y elegir sabiamente 18

Justicia: Respetar derechos y responsabilidades 18

Fortaleza: Valor para perseguir el bien 19

Templanza: Ordenando nuestras pasiones por la paz 19

La interdependencia de las virtudes 20

La virtud como fundamento de la amistad cívica 20

La responsabilidad de los católicos  21

El don y la responsabilidad de la ciudadanía católica 22

La crisis espiritual bajo la crisis política 24

Un camino para seguir 27

Conclusión: Convertirnos en instrumentos de Renovación 28

Un llamado a la esperanza y al compromiso 29



6

I N T R O D U C C I Ó N 

Un momento de gracia y responsabilidad
Al acercarse nuestra nación al 250º aniversario de la �rma de la Declaración 
de Independencia, nos encontramos invitados a un momento de profunda 
re�exión y renovación. Los aniversarios no son meramente ocasiones para la 
nostalgia o la celebración. El recuerdo auténtico siempre nos orienta hacia 
la renovación, nos llama a considerar no solo quiénes hemos sido y quiénes 
estamos llegando a ser, sino, por la gracia de Dios, quiénes estamos llamados a 
ser.

Este aniversario puede ser un momento de gracia si se abraza también como un 
momento de responsabilidad. Pues aunque con razón nos enorgullecemos de 
los logros de nuestra nación y la vitalidad de nuestra fe católica, no podemos 
ignorar las fracturas, heridas y crisis que marcan tanto nuestra vida nacional y, 
tristemente, incluso a veces nuestra vida eclesial. La tarea ante nosotros no es 
romantizar el pasado sino ofrecer un testimonio esperanzador y creíble hoy.

En el corazón de este testimonio hay una verdad que la Iglesia nunca deja 
de proclamar. La persona humana encuentra su pleno signi�cado y dignidad 
solo en Jesucristo. Como enseña el Concilio Vaticano Segundo, “Cristo... 
revela plenamente el hombre al propio hombre y le descubre la sublimidad 
de su vocación”.1 Nuestras re�exiones sobre política, cultura, unidad y 
responsabilidad cívica deben, por tanto, comenzar —y terminar— con Cristo, 
quien revela tanto la dignidad de la persona humana como el camino hacia la 
auténtica libertad. 

1  Concilio Vaticano II, Constitución Pastoral sobre la Iglesia en el Mundo Actual Gaudium  
  et Spes (7 de diciembre de 1965), 22.



7

La atmósfera cultural que respiramos
Al igual que la Iglesia misma, operamos en una atmósfera cultural que es 
algo así como el aire que respiramos. Rara vez es completamente fresco y 
vigorizante. Con demasiada frecuencia está contaminado, incluso tóxico. Tal es 
la atmósfera política en la que nos encontramos hoy. El discurso político se ha 
vuelto más virulento que de costumbre. La violencia política y las amenazas de 
tal violencia han estallado. Hay una profunda polarización. Se están a�rmando 
ideologías extremas tanto de izquierda como de derecha, ideologías que revelan 
no solo división política, sino también polarización cultural e incluso religiosa.

Pocos entre nosotros permanecen intactos ante esto. La polarización de 
nuestra vida pública ha producido una epidemia de soledad y aislamiento, 
una dolorosa sensación de estar a la deriva, incomprendidos o ignorados. El 
Papa Francisco advirtió que una cultura de indiferencia y división erosiona 
lentamente el corazón humano.2 En su raíz, esta crisis re�eja una comprensión 
herida de la persona humana. Cuando olvidamos que cada ser humano es 
creado a imagen de Dios —cuerpo y alma unidos, destinados a la comunión— 
comenzamos a vernos unos a otros no como hermanos y hermanas, sino como 
obstáculos y amenazas. La vida política se convierte entonces en una contienda 
de poder en lugar de una búsqueda compartida del bien común.

Esta crisis no es distinta del mundo que Dante representa en La Divina 
Comedia, donde el peregrino comienza su viaje, desorientado y solo en un 
bosque oscuro, re�ejando la fragmentación del espíritu humano. Mientras 
desciende al In�erno, es testigo de las trágicas consecuencias de comunidades 
desgarradas, de individuos separados unos de otros y del bien que da sentido 
a la vida. Sin embargo, el camino ascendente de Dante comienza solo cuando 
se aleja de este aislamiento as�xiante y abraza un camino ordenado hacia la 
verdad, la comunión y la renovación. Pero para hacer esto tiene que enfrentar 
las profundidades de la realidad de la fragmentación y el pecado. Para Dante, el 
camino hacia arriba era hacia abajo. Su viaje desde las profundidades habla con 
renovada urgencia a nuestro momento presente, recordándonos que el aire de 
nuestra cultura política puede volver a ser respirable solo si elegimos el camino 
de la unidad, la responsabilidad y el amor.

2  Papa Francisco, Homilía en Casa Santa Marta, 8 enero de 2019.



8

Un momento para la renovación, no para la nostalgia
Los aniversarios pueden fácilmente tentarnos a una memoria selectiva —
recordando lo que fue noble mientras olvidamos lo que fue doloroso o 
defectuoso. Pero la Iglesia nos recuerda que la celebración auténtica surge 
no de la negación sino del valor de enfrentar tanto nuestras fortalezas como 
nuestros fracasos.

Nuestra nación ha sido, desde su fundación, una tierra de posibilidades. 
Sin embargo, también ha sido una tierra de profundas contradicciones. La 
Declaración de Independencia proclamó que todos son creados iguales, 
dotados de ciertos derechos inalienables. Y sin embargo, como sabemos, 
muchos fueron excluidos de esos mismos derechos durante generaciones.

De manera similar, la Iglesia que amamos ha sido radiante de santidad y a 
menudo des�gurada por el pecado. Amar a la propia patria y a la propia Iglesia 
no es ignorar sus faltas, sino comprometerse con su renovación —siempre a la 
luz del Evangelio.

Santo Tomás Moro, estadista y mártir, lo expresó mejor cuando declaró: 
“Muero siendo buen servidor del Rey, pero de Dios primero”. Su patriotismo 
lleno de fe es uno que haríamos bien en imitar —un patriotismo que ama a la 
nación lo su�ciente como para decir la verdad y ayudarla a convertirse en su 
mejor versión.



9

Sacerdotes de la Arquidiócesis de Baltimore participan en una marcha en favor de la justicia en la vivienda, 
noviembre de 1965 (archivo CR)

E L  L L A M A D O  A  L A  S I N O D A L I D A D

Escuchar, discernir y caminar juntos
Una de las gracias que el Espíritu Santo está ofreciendo a la Iglesia en nuestros 
tiempos es el llamado a la sinodalidad. Aunque este término surge de la vida 
eclesial, su espíritu ofrece sabiduría también para nuestra vida cívica. La 
sinodalidad es, en su esencia, un compromiso de escuchar con humildad, 
hablar con honestidad y discernir con el Espíritu Santo, todo mientras 
caminamos juntos, no separados.

Este llamado a la sinodalidad tiene un signi�cado particular para los obispos 
de los Estados Unidos, a quienes se les confía enseñar, santi�car y gobernar 
en comunión unos con otros, con el Sucesor de Pedro y el Pueblo de Dios. 
La unidad entre los obispos no es incidental; es en sí misma un testimonio 
pastoral y evangélico. Cuando los obispos permanecen unidos —a pesar de 
diferencias de énfasis, temperamento o juicio prudencial— modelan para 
los �eles y para la nación cómo puede verse la comunión en medio de la 
diversidad.

Tal unidad no signi�ca uniformidad, ni elimina el desacuerdo. Más bien, 
re�eja una verdad más profunda. Nuestra comunión en Cristo precede a 
nuestras diferencias. Como pastores formados por el mismo Evangelio, 
celebrando la misma Eucaristía y compartiendo la responsabilidad por el 
mismo pueblo de Dios, la unidad de los obispos sirve como signo de que la 
verdad y la caridad no necesitan oponerse.



10

Un espíritu sinodal ofrece una especie de sabiduría para la vida cívica: nos 
recuerda que ninguna meta política vale el costo de un pueblo fracturado, 
y ningún desacuerdo justi�ca olvidar nuestra humanidad compartida. Por 
supuesto, esta perspectiva debe aplicarse cuidadosamente, reconociendo que las 
dinámicas, la autoridad y la misión de la Iglesia di�eren fundamentalmente de 
las de una república secular.

¿Cómo se vería la sinodalidad en la política? 

	Una renovada disposición a escuchar, especialmente a aquellos con 
quienes no estamos de acuerdo.

	Una negativa a demonizar, reconociendo la dignidad de cada persona.
	Un compromiso con el discernimiento, rechazando la seducción de 

respuestas fáciles o de la rigidez ideológica.
	Un viaje compartido, resistiendo la fragmentación que deja a tantos atrás.

El Papa Benedicto XVI dijo una vez que “La santidad no consiste en no haber 
errado o pecado nunca. La santidad aumenta la capacidad de conversión, de 
arrepentimiento, de disposición para volver a empezar y, especialmente, de 
reconciliación y perdón”.3—una forma de decir que la verdadera santidad 
nos da estabilidad incluso mientras nos transforma. Una cultura política 
sinodal poseería algo de esta misma estabilidad: capaz de sostener la 
diferencia sin romperse, capaz de hablar la verdad sin rencor.

La sinodalidad en la política no disuelve el desacuerdo. Lo espera, porque 
personas diversas inevitablemente verán el mundo desde diferentes 
ángulos. Lo que busca no es una unidad forzada, sino una manera de 
abordar las diferencias que honra la dignidad, practica la paciencia y 
busca el bien común. Rechaza la idea de que la verdad se encuentra 
en confrontaciones a gritos o que la justicia se sirve humillando a los 
oponentes. Y aunque valora la cohesión social, también reconoce que la 
solidaridad genuina a veces requiere señalar claramente las injusticias, 
incluso cuando hacerlo crea tensión. El objetivo no es la unidad a 
cualquier precio, sino una vida política donde la claridad moral y la 
dignidad humana guíen cómo navegamos nuestros con�ictos.

3  Papa Benedicto XVI, Audiencia General, 31 de enero de 2007.



11

El Cardenal Lawrence Shehan se dirige a los participantes en una manifestación contra la guerra (década de 1960). 
(Foto de archivo)

La sinodalidad nos invita a caminar juntos. Nos llama a resistir las 
tentaciones del aislamiento, la descon�anza y la pureza ideológica. Nos 
recuerda que la renovación de nuestra cultura política no vendrá de un 
solo movimiento, un partido o un líder, sino de un renovado sentido 
de solidaridad entre el pueblo mismo. El cambio que necesitamos 
probablemente no vendrá desde arriba, sino de entre nosotros.



12

U N  N U E V O  T I P O  D E  P O L Í T I C A

Arraigada en la verdad de la persona humana
Nuestro mundo necesita desesperadamente un nuevo tipo de política —una 
que comience no con el poder, sino con la verdad de la persona humana 
revelada en Jesucristo. Cristo, en Su Encarnación, a�rma la bondad del cuerpo 
humano y el signi�cado de la historia humana. En Su Pasión, revela el costo 
del amor y la profundidad del sufrimiento humano. En Su Resurrección, revela 
el destino de la humanidad: no la aniquilación o la dominación, sino la vida 
eterna en comunión con Dios.

Tal visión no es ingenua; es realista en el sentido más cristiano de la palabra. 
Reconoce que las sociedades �orecen solo cuando las personas colocan los 
compromisos morales y espirituales por encima de la búsqueda del poder. En 
Fratelli tutti, el Papa Francisco llamó a la “nueva política” que nuestro mundo 
necesita —una moldeada por la caridad social y política, animada por un amor 
genuino por el pueblo y capaz de dar fruto a través de una acción concreta y 
efectiva. Lejos de ser un idealismo desligado de la realidad, esta visión insiste 
en que la vida política fundamentada en el amor al prójimo y el compromiso 
con el bien común no solo es posible, sino necesaria para una renovación 
auténtica y duradera.

Este nuevo tipo de política nos llama a: 

	Resistir la idolatría de la ideología.
	Honrar la dignidad inherente de cada vida humana desde la concepción 

hasta la muerte natural.
	Proteger a los vulnerables y a los marginados.
	Participar en el diálogo en lugar de la acusación.
	Colocar el bien común por encima de la lealtad partidista

Esto no signi�ca que siempre estaremos de acuerdo. Signi�ca que el desacuerdo 
se convierte en un lugar de encuentro, no de enemistad.



13

U N I D A D

Un Principio Fundamental de la Ciudadanía Cristiana
Entre las primeras palabras del ponti�cado del Papa León XIV estuvo un 
llamado a la unidad —unidad en la Iglesia y unidad entre los pueblos de la 
tierra. La unidad no es una estrategia; está fundamentada en Cristo, quien oró 
para que Sus discípulos fueran uno. La unidad no es uniformidad. Es armonía 
en la diversidad. Es el reconocimiento de que nos pertenecemos unos a otros, 
incluso cuando vemos el mundo de manera diferente.

La unidad requiere responsabilidad. Nos llama a estar unidos primero en la fe 
y el servicio, fortaleciendo así la comunión de la Iglesia, mientras trabajamos 
simultáneamente por el bien de las comunidades y la nación en las que 
vivimos. Este doble compromiso con la fe y el país no signi�ca cerrar los ojos 
a los defectos de nuestra patria o pretender que nuestra vida cívica está libre 
de tensión moral. Desde el principio, los católicos en este país han luchado 
con cómo vivir �elmente en una cultura que no siempre comparte o apoya 
el Evangelio. Esa lucha continúa hoy, especialmente en un tiempo en que 
muchos se sienten políticamente sin hogar e inseguros de dónde encaja su fe 
dentro del panorama actual.

Parte de nuestro desafío pastoral es que muchos de nuestra gente 
instintivamente se identi�can como estadounidenses, o como demócratas 
o republicanos, antes de identi�carse como católicos. Cuando eso sucede, 
el Evangelio es fácilmente eclipsado por el partidismo —o incluso por una 
ideología rígida que exige más lealtad que la Palabra de Dios— y así nuestro 
testimonio se fractura. Señalar esto honestamente no es una condena sino una 
invitación: una invitación a permitir que nuestra fe forme nuestra identidad 
cívica en lugar de lo contrario.

La experiencia católica en los Estados Unidos siempre ha incluido tanto 
gratitud como tensión —gratitud por las libertades que disfrutamos, y tensión 
cuando esas libertades se usan de maneras que hieren la dignidad humana. Esta 
historia también nos llama a una vigilancia necesaria, asegurando que nuestras 
libertades fundamentales, especialmente nuestra libertad religiosa, nunca 
sean restringidas o comprometidas. Sin embargo, nuestra historia también 
muestra que estas tensiones pueden navegarse con integridad. Los católicos 
no necesitan abandonar su fe para participar en la vida pública, ni necesitan 
abandonar la vida pública para permanecer �eles. En cambio, nuestra fe ofrece 
la brújula que necesitamos para caminar este sendero con claridad y esperanza.



14

Ser católico en los Estados Unidos nunca ha signi�cado lealtad acrítica, ni ha 
requerido retiro. Signi�ca permitir que el Evangelio forme nuestra conciencia, 
guíe nuestras decisiones e inspire nuestro compromiso con el bien común. 
Cuando hacemos eso, contribuimos no solo a la unidad de la Iglesia sino 
también a la sanación y fortalecimiento de nuestra nación, ayudándola a 
convertirse en la mejor versión de sí misma, incluso cuando el camino es 
difícil.

CARIDAD, UNIDAD Y PATRIOTISMO:  
El testimonio del Beato Miguel McGivney

En este momento crucial en la vida de nuestra nación, somos bendecidos con un testimonio 
distintivamente estadounidense en el Beato Miguel McGivney, cuya vida encarna las virtudes que 
nuestro tiempo necesita tan desesperadamente.

Como sacerdote parroquial al servicio de familias inmigrantes, el Beato McGivney reconoció las 
heridas concretas de su pueblo: inseguridad económica, exclusión social y sospecha cultural. Su 
respuesta no fue ideológica, sino encarnacional. Fundó los Caballeros de Colón, que fomentan la 
caridad, la unidad, la fraternidad y un amor patriótico que busca el bien de la nación sin sacri�car 
la �delidad a Cristo.

El Beato McGivney entendió que la caridad no es un sentimiento abstracto, sino amor hecho 
visible a través de la solidaridad y el sacri�cio. Entendió que la fraternidad �uye del bautismo, 
no de la alineación política. Entendió que el patriotismo auténtico no es lealtad ciega, sino un 
compromiso de ayudar al país a estar a la altura de sus más altos ideales.

En el Beato McGivney, vemos una antropología cristológica vivida: un hombre que sabía que 
seguir a Cristo es servir a la persona entera —cuerpo y alma— y construir comunidades donde se 
protege la dignidad y se sostiene la esperanza. Su testimonio nos recuerda que el amor a la patria y 
el amor al prójimo no son rivales, sino compañeros, cuando están arraigados en el Evangelio.



15

Retrato oficial del Tercer Concilio Plenario de Baltimore (1884)

Recuperar una cultura del encuentro
La polarización de nuestro tiempo ha llevado a una cultura de evasión. Nos 
retiramos a enclaves, ya sean políticos, digitales o ideológicos. Tristemente, esto 
se ve incluso dentro de nuestras familias. Pero el Evangelio nos llama a una 
cultura del encuentro —a salir al encuentro del otro, a escuchar para aprender 
y a amar. Encontrar a otro es reconocer en él un misterio que solo Dios 
comprende plenamente. Es reconocer que cada vida humana está ordenada 
hacia la comunión y la vida eterna, no hacia la exclusión o la eliminación.

Jesús mismo modeló esto. Encontró a la mujer samaritana, al centurión 
romano, a los recaudadores de impuestos, a los zelotes y a los leprosos. No 
requirió una alineación perfecta antes de entrar en relación. Vio ante Él a una 
persona amada por el Padre.

Para construir una mejor cultura política, debemos aprender una vez más 
cómo encontrarnos. Esto implica:

	Salir de nuestras zonas de confort ideológicas.
	Buscar conversaciones con aquellos en los márgenes o con aquellos con 

puntos de vista diferentes.
	Sanar las heridas que nos dividen.
	Comprometernos con el perdón.



16

El papel de la virtud en la vida pública
Una república saludable no descansa únicamente en la fortaleza de sus 
instituciones, sus tribunales o sus sistemas electorales. Descansa, sobre todo, 
en el carácter de su pueblo. Los Padres Fundadores mismos entendieron esto 
bien. John Adams escribió célebremente que la Constitución fue hecha “...solo 
para un pueblo moral y religioso. Es totalmente inadecuada para el gobierno 
de cualquier otro”.4 Aunque escribió desde una cosmovisión protestante, 
su perspectiva resuena profundamente con la tradición católica, que ha 
enseñado durante mucho tiempo que la vida política —no diferente de la vida 
personal— requiere virtud. La ley guía y establece estructura, pero la virtud es 
lo que anima.

En nuestros tiempos, encontramos que muchas de las crisis que afectan nuestra 
cultura política —polarización, sospecha, hostilidad y la tentación de reducir 
a los oponentes a caricaturas— son en última instancia crisis del corazón 
humano. Surgen de hábitos de vicio: orgullo, ira, juicio temerario, miedo 
y avaricia. Una cultura política renovada no surgirá solo de cambios en las 
políticas. Requerirá el cultivo de la virtud, que comienza en los individuos y 
echa raíces en las familias. Desde allí, la virtud se irradia hacia la sociedad.

4 De John Adams a la Milicia de Massachusetts, 11 de octubre de 1798,” Founders Online,  
 Archivos Nacionales, https://founders.archives.gov/documents/Adams/99-02-02-3102.

Marcha Pro-Vida, 11 de marzo de 2024, en Annapolis



17

Por esta razón, la renovación de nuestra cultura política no puede comenzar 
en las legislaturas o tribunales; debe comenzar en los lugares donde el corazón 
humano se forma por primera vez. La familia es la escuela primaria de la 
virtud, donde la paciencia, la honestidad, la responsabilidad, el perdón y la 
preocupación por los demás se aprenden a través de la vida diaria. Junto a las 
familias están otras instituciones intermedias vitales —parroquias, escuelas, 
asociaciones vecinales, organizaciones bené�cas y comunidades de fe— que 
ayudan a tender un puente entre el individuo y el Estado. Estas comunidades 
fomentan hábitos de con�anza, solidaridad y amistad cívica, enseñándonos 
cómo vivir con la diferencia, resolver con�ictos sin hostilidad y buscar el bien 
común en lugar de la ventaja privada. Cuando estas instituciones son fuertes, 
forman ciudadanos capaces de autogobierno y compromiso respetuoso; cuando 
se debilitan o ignoran, la sociedad se vuelve más vulnerable al aislamiento, la 
polarización y el exceso tanto de la ideología como del poder.

Las tradiciones clásica y cristiana identi�can cuatro virtudes cardinales —
prudencia, justicia, fortaleza y templanza— que forman el marco moral 
necesario para un compromiso político saludable. Estas virtudes no pertenecen 
solo a un partido o ideología. Son la gramática moral compartida que permite 
a las personas de buena voluntad trabajar juntas por el bien común.

Cientos de personas se reunieron en Lawyers’ Mall, frente a la Casa del Estado de Maryland en Annapolis, el 4 de 
marzo de 2025, para apoyar la financiación del Programa de Becas BOOST (Broadening Options and Opportunities 
for Students Today).



18

P R U D E N C I A

Ver con claridad y elegir sabiamente
La prudencia a menudo se malinterpreta como vacilación o cautela. En 
realidad, la prudencia es la virtud del discernimiento lúcido. Nos permite 
percibir la realidad con veracidad, juzgar correctamente lo que debe hacerse y 
actuar de una manera que promueva el bien genuino.

En la vida pública, la prudencia signi�ca evaluar las políticas no por eslóganes 
o atractivo emocional, sino por su impacto real en la dignidad humana. Llama 
a los votantes, líderes y ciudadanos a preguntarse: ¿Qué sirve verdaderamente 
a los más vulnerables? ¿Qué promueve mejor la justicia? ¿Qué protege a 
la familia? ¿Qué avanza la paz? La prudencia también protege contra la 
absolutización de verdades parciales, que pueden hacer que las ideologías 
parezcan más convincentes que las exigencias del Evangelio. La prudencia nos 
ayuda a ver con claridad, a juzgar sabiamente y a actuar con �rmeza.

J U S T I C I A

Respetar derechos y responsabilidades
La justicia es fundamental para la vida política. Es la virtud que nos mueve a 
honrar la dignidad de cada persona humana y a reconocer que cada persona 
tiene derechos que deben ser protegidos y responsabilidades que deben ser 
cumplidas.

Una sociedad justa salvaguarda la vida en cada etapa —los no nacidos, los 
ancianos, los enfermos, los discapacitados y los vulnerables— por ofrecer 
solo algunos ejemplos. Garantiza que se satisfagan las necesidades básicas, 
que el trabajo sea tratado con dignidad, que los marginados sean llevados al 
centro y que la ley se aplique de manera justa. La justicia también exige el 
reconocimiento de las formas en que los pecados históricos —como el racismo, 
la explotación y la exclusión— continúan hiriendo a las comunidades.

Los católicos contribuyen signi�cativamente a la vida pública cuando 
insistimos en que la justicia nunca debe ser partidista. Está arraigada no en la 
ideología, sino en la verdad de quiénes somos como criaturas hechas a imagen 
de Dios. La justicia nos ayuda a dar a cada persona lo que se le debe.



19

F O R T A L E Z A

Valor para perseguir el bien
La fortaleza nos fortalece para perseguir lo que es correcto a pesar del miedo, 
la intimidación o la di�cultad. En nuestra era polarizada, la fortaleza es 
indispensable. Nos capacita a cada uno de nosotros para resistir la presión de 
conformarnos a la retórica divisiva, para soportar la crítica al defender la verdad y 
para abogar por los vulnerables incluso cuando es políticamente inconveniente.

San Juan Fisher es un modelo brillante de esta virtud. Su �rmeza bajo presión —
su disposición a estar solo por la integridad de la fe— nos recuerda que el valor 
no es ruidoso o incendiario. El valor es �rme, paciente y arraigado en la verdad. 
La fortaleza en la vida política no se mani�esta como agresión o dominio, sino 
en un compromiso tranquilo e inquebrantable con el Evangelio y el bien común. 
La fortaleza nos ayuda a hacer lo correcto incluso cuando es difícil.

T E M P L A N Z A

Ordenar nuestras pasiones por la paz
La templanza modera nuestros impulsos y nos ayuda a resistir el atractivo del 
exceso. En la cultura política, la templanza es quizás la virtud más necesaria 
hoy. Nuestro discurso público a menudo prospera en la indignación, la 
inmediatez y la escalada emocional. La templanza nos invita a ir más despacio, 
a elegir las palabras cuidadosamente, a evitar los juicios temerarios y a 
disciplinar el deseo de “ganar” a costa de la relación, la verdad o el bien común.

La templanza también se aplica a cómo consumimos información. Nos anima 
a evitar ecosistemas mediáticos que in�aman la ira, distorsionan la realidad 
y fomentan el cinismo. Nos llama a buscar fuentes que informan en lugar 
de manipular, que elevan en lugar de degradar. La templanza nos ayuda a 
frenar los bienes inmediatos menores (reales o percibidos) para buscar bienes 
superiores duraderos.



20

La interdependencia de las virtudes 

Estas virtudes cardinales no están solas. Se apoyan y equilibran mutuamente. 
La prudencia sin justicia se convierte en manipulación. La justicia sin 
templanza se convierte en dureza. La fortaleza sin prudencia se convierte en 
imprudencia. La templanza sin fortaleza se convierte en evasión.

Los santos nos recuerdan que la virtud es un hábito formado con el tiempo. 
La virtud crece a través de la repetición, a través de la elección diaria del bien 
sobre lo fácil, de lo verdadero sobre lo conveniente. Esto se aplica no solo a los 
individuos sino a las sociedades. Una nación crece en virtud cuando su pueblo 
la practica consistentemente.

La virtud como fundamento de la amistad cívica
La virtud hace posible la amistad cívica —una forma de vivir y relacionarse que 
busca el bien del prójimo y de la sociedad. La amistad cívica no es sentimental. 
Es un compromiso fuerte y estable con la verdad de que nos pertenecemos 
unos a otros, que nuestros destinos están entrelazados y que el �orecimiento 
de uno depende en parte del �orecimiento de todos. Es un deseo profundo 
y genuino de buscar el bien de los demás y de la sociedad. Este es el antídoto 
contra la polarización.

La amistad cívica nos desafía a:

	Ver a los oponentes políticos como hermanos y hermanas.
	Construir puentes donde hay muros.
	Fomentar la con�anza en un tiempo de sospecha.
	Cultivar la esperanza en medio del miedo.

Una sociedad marcada por la amistad cívica es más capaz de resistir los 
desacuerdos políticos, porque los ciudadanos no ven a los oponentes como 
enemigos sino como compañeros hijos de Dios. La virtud forma el suelo en 
el que la con�anza puede crecer, y la con�anza es esencial para que cualquier 
democracia �orezca.



21

Venerable Madre Mary Lange, c. 1789–1882, fun-
dadora de las Hermanas Oblatas de la Providencia. 
(Dominio público)

Santa Isabel Ana Seton, 1774–1821, fundadora del 
primer sistema de escuelas católicas en los Estados 
Unidos. (Dominio público)

La responsabilidad de los católicos 
en la formación de una vida pública virtuosa

Los católicos, basándonos en la riqueza de nuestra tradición intelectual y 
espiritual, tenemos un papel único que desempeñar en la renovación de la 
vida pública a través de la virtud. Podemos modelar la prudencia en cómo 
discernimos los asuntos públicos, la justicia en cómo abogamos por los 
vulnerables, la fortaleza al defender la dignidad humana y la templanza en 
nuestro tono y conducta.

Al practicar la virtud —individual y colectivamente— contribuimos a la 
sanación de nuestra nación. Nos convertimos en instrumentos de paz y 
puentes sobre la división. Demostramos que la vida política, cuando está 
arraigada en la virtud, puede de hecho convertirse en un camino hacia la 
santidad y una forma de servicio amoroso. Pero para hacer esto debemos estar 
�rmemente arraigados en Cristo, en lugar de en el mundo.



22

El don y la responsabilidad de la ciudadanía católica
Los católicos en los Estados Unidos heredan un rico legado. El experimento 
estadounidense de libertad fue moldeado, en parte, por mentes y corazones 
católicos —desde los católicos que llegaron en 1634 a la Isla de San Clemente, 
Maryland, los Carroll del siglo XVIII hasta los millones de inmigrantes que 
llegaron a nuestras costas.

Estas familias inmigrantes no solo buscaron oportunidades; trajeron consigo 
una fe viva, sosteniendo parroquias, construyendo escuelas y hospitales, 
y enriqueciendo la Iglesia con diversas tradiciones de oración, devoción y 
servicio. A menudo en medio de di�cultades, exclusión y sacri�cio, dieron 
testimonio de esperanza, perseverancia y con�anza en Dios.

LA PARTICIPACIÓN CATÓLICA EN LA VIDA CÍVICA
El Testimonio de Santa Francisca Javier Cabrini

Entre los muchos héroes que moldearon este legado, Santa Francisca Javier Cabrini se destaca como un 
testimonio luminoso. Llegando a los Estados Unidos como inmigrante ella misma, encontró una nación 
que no siempre daba la bienvenida a su gente. Sin embargo, enfrentó estos desafíos con un corazón valiente 
y una fe que se negó a desanimarse. La Madre Cabrini construyó escuelas, hospitales y orfanatos no porque 
el camino fuera fácil, sino porque creía que cada persona humana —especialmente los pobres, los enfermos 
y el extranjero— merecía experimentar la ternura de Cristo. Su vida nos recuerda que los inmigrantes nunca 
han sido meramente receptores de caridad; han sido constructores, sanadores y santos que han renovado 
tanto la Iglesia como el país a través de su sacri�cio y amor. En la Madre Cabrini, vemos cómo se ve la 
participación católica en la vida cívica en su mejor expresión: una vida arraigada en la oración, derramada en 
servicio y comprometida con el �orecimiento de la nación sin nunca comprometer la �delidad al Evangelio.



23

Sus contribuciones nos recuerdan que la inmigración no es solo una realidad 
social sino un don espiritual —uno que ha renovado continuamente la Iglesia 
y fortalecido el tejido moral y cívico de nuestra nación.

Hoy, estamos llamados a llevar este legado adelante. La ciudadanía católica no 
se trata de alinear la Iglesia con un partido u otro. Se trata de dar testimonio 
del Evangelio en la plaza pública.

Una presencia política católica madura: 

	Defenderá la vida humana en todas sus etapas.
	Abogará por los pobres y los vulnerables.
	Insistirá en la justicia racial y social.
	Promoverá la paz y rechazará la violencia.
	Defenderá la libertad religiosa para todos.

Esta visión trasciende las líneas partidistas. No es ni conservadora ni 
progresista. Es católica.

El Cardenal Gibbons y el Presidente Teodoro Roosevelt (Dominio público)



24

Decimotercer Servicio de Oración y Caminata por la Paz en honor al Rev. Dr. Martin Luther King Jr. y Monseñor 
Edward Michael Miller, celebrado el 19 de enero de 2026 en la Iglesia Católica de St. Bernardine, en el oeste de 
Baltimore.

La crisis espiritual bajo la crisis política
La crisis política de nuestro tiempo es, en su raíz, una crisis espiritual. Mientras 
que los síntomas aparecen en nuestro discurso, nuestras instituciones y nuestras 
comunidades, la fractura más profunda yace dentro del corazón humano. 
Vivimos en una era marcada por la distracción, el cinismo, el miedo y un 
sentido de aislamiento que corroe nuestra capacidad de comunión. Muchos 
ya no comparten un vocabulario moral común; muchos luchan por articular 
el signi�cado y propósito de sus vidas. Estas heridas inevitablemente se 
mani�estan en la plaza pública.

San Agustín entendió esta dinámica con notable claridad. En La Ciudad de 
Dios, describe dos “ciudades” —no ubicaciones geográ�cas, sino orientaciones 
espirituales. La ciudad terrena, escribe, está construida sobre el amor 
propio “hasta el desprecio de Dios”.5 mientras que la Ciudad de Dios está 
construida sobre el amor de Dios “hasta el desprecio de sí mismo”.6 Estas 

5 San Agustín, La Ciudad de Dios, XIV.28, consultado el 19 de noviembre de 2025, 
 {Biblioteca Virtual Logos: Saint Augustine: City of God, XIV, 28}
6 San Agustín, Ciudad de Dios, XIV.28.



25

dos orientaciones existen dentro de cada persona, dentro de cada comunidad 
y dentro de cada época. La política se desordena cuando la ciudad terrena 
domina —cuando la búsqueda del poder eclipsa la verdad moral, cuando el 
miedo anula la caridad, cuando los partidos y las ideologías se convierten en 
ídolos.

Agustín no propuso el retiro de la vida pública. En cambio, llamó a los 
cristianos a comprometerse con la ciudad terrena con las virtudes y la esperanza 
de la Ciudad de Dios —anclados en la verdad eterna pero profundamente 
comprometidos con el bienestar de sus comunidades terrenales. Esta es la tarea 
espiritual que tenemos ante nosotros hoy. Nuestra atmósfera política se vuelve 
tóxica cuando las almas quedan desconectadas del amor que las fundamenta. 
Sanar la crisis política requiere, por tanto, atender la crisis espiritual que 
subyace: la crisis de esperanza, identidad y comunión.

La soledad y la fragmentación que a�igen a nuestra nación no son meramente 
problemas sociales; son señales de hambre espiritual. Revelan un anhelo de 
pertenencia, signi�cado y trascendencia que la política sola no puede satisfacer. 
Cuando este hambre no se satisface, las personas se aferran a las ideologías 
como sustitutos de la fe o tratan a los adversarios políticos como enemigos 
existenciales. La polarización que vemos no es solo intelectual —es emocional, 
espiritual y moral.

La misión de la Iglesia en tal momento no es reclamar autoridad política, sino 
revelar y proclamar un horizonte más profundo. Ella nos recuerda que la persona 
humana está hecha para la comunión; que la libertad está ordenada hacia la 
verdad; que la dignidad humana y los derechos no son conferidos por el Estado 

Las Hermanas Oblatas de la Providencia participan en una Marcha por la Vivienda Justa, 1965. (Foto de archivo)



26

sino otorgados por Dios; y que ningún orden político, por noble que sea, puede 
ser nuestro hogar último. Como nos recuerda San Agustín, “Nuestro corazón 
está inquieto hasta que descanse en Ti”. La inquietud desatendida se desborda en 
la vida pública.

Para renovar nuestra política, debemos, por tanto, renovar nuestras almas. Esto 
comienza con la oración —abriendo nuestros corazones al Dios que sana y 
reordena nuestros deseos. Continúa en los sacramentos, donde la gracia nos 
fortalece para amar como Dios ama. Toma forma en obras de caridad y justicia, 
donde la fe se encarna. Y se sostiene en comunidades de fe donde la con�anza, el 
perdón y la auténtica pertenencia se aprenden y se viven.

La reforma política sin renovación espiritual es una ciudad construida sobre 
arena. Pero un pueblo formado por el Evangelio puede transformar incluso 
tiempos difíciles con esperanza. Cuando los corazones se sanan, la política se 
convierte menos en un campo de batalla y más en un campo para la búsqueda 
del bien común. Cuando los ciudadanos están anclados en el amor de Dios, 
son menos vulnerables al miedo, la manipulación y la división. Cuando las 
comunidades redescubren su identidad espiritual, redescubren su capacidad para 
la amistad cívica.

Solo cuando la Ciudad de Dios está viva dentro de nosotros podemos contribuir 
fructíferamente a la ciudad terrena. Solo cuando nos fundamentamos en la 
oración, la virtud y el amor de Cristo podemos comenzar a sanar las heridas de 
nuestra nación.

El 10 de noviembre de 2014 se celebró una misa de acción de gracias con motivo del 225º aniversario de la fun-
dación de la Arquidiócesis de Baltimore. (EWTN Global Catholic Network. Utilizado con permiso).



27

U N  C A M I N O  P A R A  S E G U I R 

Compromisos prácticos para una cultura política renovada
En este año del 250º aniversario, invito a todos los católicos —y a todas 
las personas de buena voluntad— a comprometerse con las siguientes 
prácticas: 

1. Renueva tu Oración por la Nación – Ora por quienes tienen 
autoridad. Ora por aquellos con quienes no estás de acuerdo. Ora 
por la paz.

2. Practica el Diálogo Civil – Escucha antes de hablar. Busca 
comprender antes de responder. Presume buena voluntad.

3. Rechaza el Odio y la Violencia – Niégate a participar en retórica o 
acciones que deshumanizan.

4. Sirve al Bien Común – Ofrece tu tiempo como voluntario. 
Construye comunidad. Apoya a las familias. Trabaja por la justicia.

5. Forma tu Conciencia – Estudia la doctrina social católica. 
Discierne tu consumo de medios. Desarrolla tu capacidad para la 
claridad moral.

6. Encuentra a Quienes Di�eren de Ti – Construye amistades que 
desafíen tus suposiciones.

7. Fomenta la Esperanza – Habla de posibilidades, no solo de 
problemas. Recuerda a otros que Dios está obrando. Da 
testimonio de una manera diferente de vivir.

El Arzobispo William E. Lori y el Obispo Auxiliar Denis J. Madden encabezan una caminata de oración y paz por la ciudad de 
Baltimore en 2019.



28

C O N C L U S I Ó N 

Convertirnos en instrumentos de renovación
Al celebrar el 250º aniversario de la fundación de nuestra nación, nos 
encontramos en una encrucijada —una marcada por desafíos profundos, 
pero también por nuevas oportunidades de renovación. La celebración 
del nacimiento de nuestra nación no es meramente un hito cívico; es una 
invitación espiritual. Nos llama a re�exionar sobre el don de nuestro país, los 
sacri�cios de quienes vinieron antes que nosotros y la responsabilidad que se 
nos confía para las generaciones aún por venir.

Esta carta comenzó reconociendo la fragilidad de nuestro momento presente 
—la toxicidad de nuestra atmósfera política, las profundas heridas de la 
división y la soledad que se ha asentado en muchos corazones. Pero también 
a�rma la verdad de que los momentos de crisis pueden convertirse en 
momentos de renovación. La Iglesia siempre ha proclamado que la gracia 
se mueve más poderosamente no en tiempos de facilidad sino en tiempos 
de di�cultad. Y así, con�amos en que Dios está obrando incluso ahora, 
llamándonos hacia un mejor camino.

En medio de la agitación política, la Iglesia no se retira de la vida pública, ni se 
alinea con ninguna identidad partidista. Permanece siendo lo que siempre ha 
sido: un sacramento de unidad, un faro de esperanza y una maestra de verdad. 
Su misión no es ganar elecciones, sino formar santos. No asegurar el poder, 
sino proclamar el Evangelio. No re�ejar las divisiones de la sociedad, sino 
sanarlas.

Nuestra nación necesita católicos que encarnen esta misión —mujeres y 
hombres cuyas vidas den testimonio de la dignidad de cada persona humana, 
cuyo amor tienda puentes sobre las divisiones, cuyo valor resista el odio y cuya 
fe insista en que la desesperación no tiene la palabra �nal. El panorama cívico 
puede verse oscuro a veces, pero la Iglesia ha vivido tiempos más oscuros y ha 
emergido más fuerte, puri�cada y más �el. Así también puede hacerlo nuestra 
nación.



29

Un llamado a la esperanza y al compromiso
Los santos y muchos otros a lo largo del tiempo no esperaron hasta que las 
circunstancias fueran perfectas antes de ofrecer sus vidas. Respondieron al 
llamado de Dios en medio de la agitación, la incertidumbre y la división. Nos 
recuerdan que la esperanza no es optimismo; es �delidad. La esperanza es la 
convicción tranquila y �rme de que Dios está obrando incluso cuando no 
podemos ver el camino por delante.

Como discípulos de Cristo y ciudadanos de esta gran nación, estamos llamados 
a esa misma esperanza. Estamos llamados a participar en la renovación de 
nuestra cultura política no por miedo, sino por amor —amor a Dios, amor al 
prójimo y amor al país que nos ha sido con�ado. Estamos llamados a ser santos 
para nuestro tiempo.

Entonces, queridos hermanos y hermanas, caminemos adelante como un 
pueblo sinodal —escuchando, discerniendo y caminando juntos. Hablemos 
con caridad y discrepemos con respeto. Rechacemos la violencia en todas sus 
formas, cultivemos los hábitos de la virtud y anclémonos nuestras vidas en la 
oración.

Que los próximos 250 años de nuestra nación estén marcados por mayor 
justicia, solidaridad más profunda, con�anza renovada y un profundo respeto 
por la dignidad de cada persona humana. Que la Iglesia —en la Sede Primada 
de Baltimore y en todos los Estados Unidos— sea levadura de unidad y testigo 
de esperanza en un mundo sediento de ambas.

Que Dios los bendiga y que Dios bendiga a los Estados Unidos de América.

El Cardenal Gibbons, de pie en los escalones de la Basílica de la Asunción, en momentos en que Baltimore celebra 
el Armisticio que puso fin a la Primera Guerra Mundial. (Foto de archivo)



A menos que se indique lo contrario,
las fotos son de Kevin J. Parks/Personal del Catholic Review; 

cortesía de Catholic Review Media





www.archbalt.org
www.facebook.com/archbalt | www.twitter.com/archbalt | www.instagram.com/archbaltimore


